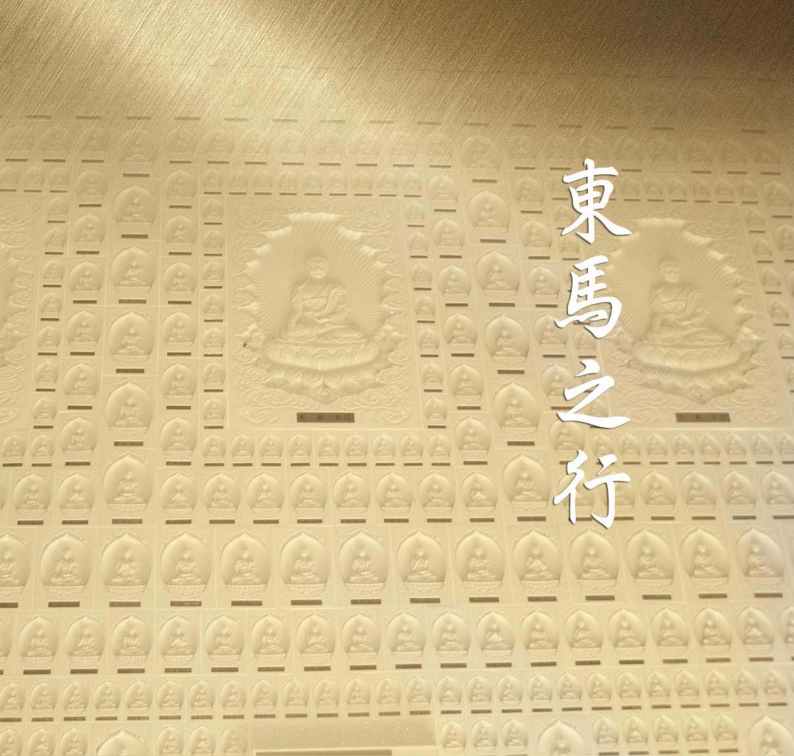
1978

由宣公上人率領的 中美佛教總會·法界大學訪問團, 將於8月29日早上, 從檳城飛抵吉蘭丹州首府哥打巴魯, 開始在東馬訪問七天。

## 上人之開示地點為:

- \*8月29日至30日,吉蘭丹州首府吉蘭丹· 吉蘭丹佛教會。
- \*8月31日至9月1日,登嘉樓州•登嘉樓佛教會。
- \*9月2日至4日,彭亨州首府關丹•彭亨佛教會。

154







八月二十九日 横城一 吉蘭丹

一早收拾好行裝,在三慧講堂與竺摩法師及他的弟子用過早膳(坐飛機時不便吃午餐),九點前往機場。一路上信眾歡送,莫不對上人呈現切心的關懷和感激。

我們開始旅程最後一站,東海岸的三個州。第一站是吉蘭丹州 (Kelantan) 首府「哥打巴魯 (Kota Bahru)」,預定在此地的佛教會住兩晚,然後南下到登嘉樓州 (Terengganu) 的登嘉樓佛教會。在太平的王振教居士,及吉隆坡的楊大省居士夫婦陪同下,我們十多人坐了一小時的飛機,到達哥打巴魯。黃逢保居士及佛教會數十位信眾已在機場等候。此時正逢中午,紅日滿天,炎熱如

火。奇怪得很,訪問團一步下飛機, 在我們頭上便出現一朵大白雲,如陽 傘蓋,蔭被得涼快極了。歡迎團獻花 及拍照之後,一團人上了車,那朵雲 彩彈指間消失了,天空又回復原狀。

吉蘭丹佛學會落成不久,最近才舉行開光儀式。上人在簡短的歡迎茶會中說了一段話:「學佛不用好高騖遠,只須在日常生活中體會,平常心是道,直心是道場。求遠必自近,求高必自低,就在日常一舉一動中,能鍛鍊自己與一般人不同,就是個好的佛教徒。」

下午,天邊開始陰霾密佈,成團的鳥雲在天空徘徊著約半小時後,突

右上圖:訪問團與吉蘭丹佛學會歡迎團合影。

右中圖:歡迎茶會。

右下圖:歡迎茶會中,宣公上人開示。









歡迎茶會

然幾響雷鳴,電光閃耀,如銀箭一颼 橫掠空際,瀰天豪雨,乘風而至。急 雨傾斜,打在屋瓦上劈拍跳躍,飛濺 如噴泉。此時漫天慘白,不久群山、 樹影、屋簷都隱沒在一片白茫茫中。 倚欄獨聽雨聲,潺潺不絕的音波,交 織成雄壯的樂章。

傍晚,七百多位信眾在大殿聚 集,聆聽上人開示——

談到佛法,先要問問自己:有沒有堅固的信心,懇切的行為,久遠的恒心?所謂發勇猛之心容易,持永久之心難。學佛的人先要學吃虧,不佔他人便宜,任何事物都要捨離,因為能捨才能得。

人的性格是自私的,明知某些事情不對,倘若對自己有利,還是照樣做去。所謂:





上圖:宣公上人拈香。

下圖:全體肅立唱爐香讚,前排右一是果齋居

士,右二是果勒居士。



勸君為善曰無錢,有也無; 禍到臨頭擁萬千,無也有; 若要與君談善事,去也忙; 一朝命盡喪黃泉,忙也去。

佛教徒也要注意因果,凡事要 小心謹慎,不能隨便譭謗他人。在這 裡我要告訴諸位一個故事,也許很多 人都不會相信,但這故事是千真萬確 的。

在香港有個老居士,名叫劉果 娟,自皈依我之後便吃長素。每逢我

圖:香港西樂園寺的建築工程,從最初的 籌劃安排,到監督施工,都是由上人親自 操勞。

在西樂園講經,她必定到,否則會覺 得混身不舒服。但奇怪得很,她是個 聾子,一句話也聽不進去。西樂園建 築在山上,上山要爬三百多個崎嶇的 石階子,很不好走,她一大把年紀仍 然每次親自上山,可算很誠心。

有一天,廟上正在誦《阿彌陀經》,驀地她聽到一句:「南無蓮池海會佛菩薩」,彈指間便回復聽覺,再也不聾了。從此她更誠心信佛。

但是「要成佛,則受魔;要學好,冤孽找。」果娟前生曾遇到一件事情,是她不肯相信的,因此今生要 償還疑惑的果報。有一次,幾個餓鬼

跑到她肚子裡去了。晚上她夢見三個 胖胖的孩子,鑽到她肚子裡,從此之 後,每天要吃七八餐,每隔一小時便 要吃一大頓飯,總覺得不能飽。找遍 了中醫西醫,也診斷不出是個什麼 歡,吃飽了便是。』」 病,如是者過了一年多。

有一天她來對我說:「師父,我 肚子裡有個東西跟我講話。」

我問:「他說什麼?」

「我今早弄燒餅,忽然肚子一 個聲音嘰咕起來,說道:『我不喜歡 這個!』我回答他:『管你喜歡不喜

圖:1951年,上人與信衆合影於西樂園寺。



於是我說:「就算懷了孕,胎 兒還不會在肚子裡說話。想必是個妖 怪。你今晚臨睡前,在床頭燃上一支 香,看看有什麼境界出現。」

當晚,她便依照我的方法,在 床邊點了一支香,正要入睡時,忽見 韋馱菩薩手拿一碗麵,放到她床前。 立刻那三個小胖子便從她肚裡鑽出 來,搶吃麵條。韋馱菩薩揪著他們的 耳朵,把他們提走了。從那天起,果 娟感到自己的肚子如釋重負,真的空 了,再不用每天吃七八餐。

究竟她肚子裡是三個什麼怪物? 告訴你們,是兩隻大壁虎,一隻大青 蛙。爲什麼她會得到這種怪病?原來 在她前生,曾遇著一個人,患了同樣 的病。後來有位法師把那人治好了, 並向她解釋,病人肚子裡三個怪物是



圖:1955年,上人攝於西樂園寺。 西來福地,樂彼之園。

兩隻壁虎,一隻青蛙。那時果娟絕不相信,她說:「這太迷信了!」就是 說錯了這句話,今生便要受親歷其境 的果報。你們想想因果是多麼厲害!

所謂「菩薩畏因不畏果,凡夫

畏果不畏因。」菩薩在因地上非常小心,絲毫不謬,到受果報時便不害怕。可是凡夫愚癡,平常不怕因,殺盜婬妄、飲酒賭錢、吃麻醉藥、敢做敢爲,到受果報時卻叫苦連天。所謂殺人父者,人亦殺其父;殺人兄者,人亦殺其兄。種善因,得惡果。今生孝順父母,將來你的兒女也孝順你。因此說:「積善之家必有餘慶,積惡之家必有餘殃。」

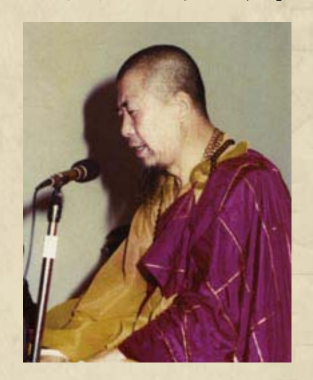
又有另一個公案:百丈禪師講經時,常有一個白鬍子的老翁來聽經。有一天,其他的人都走了,單留下那位老人。百丈禪師便問他:「老伯,您貴姓?」那老翁道:「我姓狐,是山後一頭狐狸。從前也是個出家人,有一次有人問我:『大修行人,落因果否?』那時我答道:『大修行人,不不答因果。』因為說錯一句話,便失

去人身,五百世受狐報,現請大師指我迷津。」

野狐遂問:「大修行人,落因果否?」

師曰:「不昧因果。」

言下老人恍然大悟,隨即作禮道 别:「我今既明白,便可以往生去。 明日請法師到山後,處理亡僧事。」



然在石巖下,發現一頭死狐狸,遂用 亡僧儀式把它火葬了。

從這個公案,就知道凡一言一行 都要謹慎小心。故我常說:「行住坐 臥不離這個,離開這個便是錯過。」

問:什麼是「來明去白」?

答:你真想知道,就要拿出一

次日,百丈禪師領眾至山後,果 段時間來修行。我現在舊話重提拿讀 書來說罷,先要讀小學數年,才能考 入中學;再讀中學幾年,才可考進大 學。在大學也要攻讀幾年,才能得到 學士、碩士或博士的街頭。求出世法 是同樣的道理,也須要拿出一段時間 去修行,才能領悟過來。

> 徹底明白後,生命由我立,不 須依賴任何造化主宰,獲得生死自由





了。到時,你願意生存的話,可以活 很多年,不願意活下去,就隨時隨地 站著或坐著,都可以往生去——多麼 的解脱!所謂「來明」,就是知道自 己前生是怎麼一回事。例如這裡有些 人知道自己前生是出家人,或是居 士。「去白」,就是知道死後做什麼?是進牛腹、入馬胎,抑或往生極樂世界?了生脱死的人,一切都知道得清清楚楚,再不糊塗了。如果你真想知道,就要拿出充份的時間來修行。

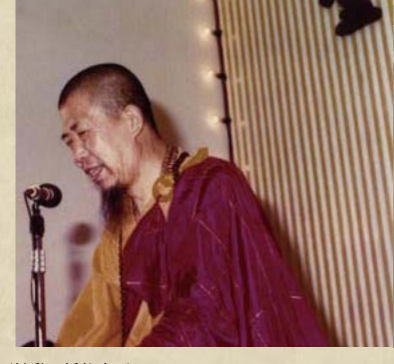
# 八月三十日吉蘭丹

在訪問的期間,無時不在時間的樞 紐上旋轉著。每天面對著幾百幾千的信 眾,在萬聲嘈雜,熱鬧烘烘的環境下, 我們唯有更加守著本位,心不外馳。所

謂內心清淨外境清涼,才能夠在忙亂中不忙亂,掙扎中不 掙扎。

## 今晚上人開示時說——

修行,要老老實實地修,就是守規矩。修哪一個法 門都不能懶惰,不要找偏門或走捷徑。修行重於深入、深 信,不是將信將疑。也不用看這山低那山高,或者朝三暮 四。念三天佛,學三天教,持三天戒,修三天密,參三天 禪,這樣修縱使多少劫也一事無成。所謂「專一則靈,分 歧則弊」,不是那一個法門不靈驗,而是你自己沒有掌握



右圖:1970年代, 金山禪寺打禪七。 上人主張雙跏趺坐 和參話頭,他會用 很多善巧方便來啓 發、幫助年輕的學 子,把他們引入修 禪的法門。



那關鍵。八萬四千法門中,每個都是第一,沒有第二的,只是看哪一個法門能否對你的機。不要貪多,多了嚼不爛,吞下肚子也不消化。

說到坐禪,「禪那」是梵語, 譯作「思惟修」或「靜慮」。參禪, 是用腦子去思惟,但不是好像一般人 打著源源不絕的妄想,而是「參話 頭」。「話頭」者,一切妄念之頭, 非話尾。話頭很多,最普遍的是「念 佛是誰?」你知道念佛是誰嗎?你回答:「當然是我」;「你」,又是個什麼?當這個身軀死了,被焚化後, 「你」又跑到那裡去?

時刻參這個話頭,其他雜念便會 逐步減少。此時應該繼續參下去,綿 綿密密,窮追不捨。功夫既到自然會 起了疑團,瑩瑩徹徹其他一念也無, 只剩下一個「念佛是誰」;待你追究 到山窮水盡疑無路,柳暗花明又一 村,刹那便可打破漆桶,見自本性, 找出自己的原來面目。

坐禪就是去一分假、現一分真。 久而久之,參到極處就會達到初禪境 界,這又叫做「離生喜樂地」;你已 經離開一切眾生相,得禪悅為食。此 時體外呼吸停止,體內的呼吸卻活動 起來。

二禪是「定生喜樂地」,這境界 超過初禪的快樂,每個毛孔都歡喜得 笑起來。此時六脈也停止了。

三禪是「離喜妙樂地」;此刻妄 念清淨了,寂照澄徹,妙樂的境界又 勝過二禪。

四禪是「捨念清淨地」;此時連 念也不存,達到「一念不生全體現」 的地步,更加灑脱。

凡證到這些境界,都須要叫眼善

知識來證明,並非由自己猜測決定。 到達四禪才是功夫的第一步,並非證 果,不要以為有什麼了不起。修道的 人最怕犯了「口頭禪」的毛病,不單 四禪不懂,還創出個五禪、六禪來 哩!

真正的祖師,是「縱遇鋒刀常坦 坦,假饒毒藥也閒閒」。初祖菩提達 摩,被人下毒六次,但至今尚未死, 還是逍遙自在。這才是真正能把握生 死的人,不要以為懂了一兩個公案, 便摩拳拍案,橫眉瞪眼以為自己了不 起,或者開了悟!



# 八月三十一日 吉蘭丹—登嘉樓

一早起來,繼續南下到東海岸的第二州「登嘉樓 Terengganu」。

圖:2005年10月攝。

車子在公路奔馳,左面是耀眼生花的銀海,空中群鷗嬉戲,右面是整排整排的椰樹,濃蔭迎風裊裊。全身赤裸的小孩子,皮膚曬得黝黑而結實,在光滑滑的白沙上嘻戲。海上幾隻原始的獨木舟,揚起彩帆,輕輕盪漾。天光水影,燦然四射;碧波粼粼,往返千里。兩個鐘頭後到達當地佛教會,男女老幼聚集一堂。佛教在東岸發展不久,大家見到訪問團,覺得分外興奮。

昨晚上人已略講解禪宗法門,今晚進而研究其他四 大宗:教、密、律、淨。

## 上人開示——

一般人在法上生出執著,參禪的執於禪;學教的執 於教;學律的執於律;學密的執於密;修淨土的執於淨



圖:1975年,上人帶領四衆弟子,在奧立岡州(Oregon)的森林中(佛根地 Buddha Root Farm),一個露天的帳棚裡,舉行為期一週的念佛法會。當上人正生動講述求生淨土的法門時,一盞油燈發射出光芒,罩著上人的頭頂。

土——不但沒有一門深入,反而頭上安頭,病中生病。

至於淨土,是最簡單的法門, 既便宜又有效,誰都可以修持。念佛

也有幾種:觀想念佛(例如觀想阿彌 陀佛身金色,相好光明無等倫);觀 像(在佛像前念佛名號);持名(如 六字洪名,或念其他佛菩薩名號)。 念到風吹不透、雨打不漏,一心不亂 時,便與諸佛契合。

其實,念佛就是以毒攻毒、以妄 止妄的法門。此外,還有實相念佛, 即是參禪,參「念佛是誰?」過去很 多祖師,都是先參禪後念佛。參明白 了,體會禪宗與淨土,原是一體不是 兩個。故曰:「有禪有淨土,猶如帶 角虎;現世爲人師,來生作佛祖。」

修行切忌執著,「斷除煩惱重生病,趣向真如亦是邪」,修道要明理,否則經千萬劫,仍是煮沙不能成飯。

## 九月一日登嘉樓

今天是地藏王菩薩聖誕,一早 起,六十個蓮友便開始誦念地藏聖 號,懇誠精進。

恒實、恒朝,都患上感冒,傷風流涕。在一般人 眼裡,這沒有什麼稀奇;天氣炎熱,水土不服,很容易 傷風的。但修行人知道病源於心,用功愈得力,愈要調 身調心。絲毫不小心,乃至一釐妄念或邪見,立刻招來 果報。心如照妖鏡,任何鬼魅黑影也乍現其中。故上人 解釋「人怕鬼」及「鬼怕人」的道理,真是一針見血: 人若心裡有鬼就是人怕鬼,人心裡沒有鬼就是鬼怕人。 「百千法門,同歸方寸;河沙功德,總在心源。」—— 十法界不離一念心。

今天其中一位團員果勒先告辭了,他還要到尼泊爾 去。



圖:上人期勉所有的 僧衆,要負起振興佛 教的重責大任。上人 說:「佛教在西方初露 曙光,不要把它變成末 法時代,一定要正法常 住於世。什麼是正法住 世?你老老實實去修 行,不好虛名假利,不 貪供養,就是正法住 世。」



左上圖:1970年代,上人授課。 右下圖:1970年代,弟子上課。

## 傍晚上人開示——

有人問我世上有沒有鬼,我可以 告訴你,鬼不是沒有,但不容易見。 鬼是一股靈氣,屬陰;神是屬陽的。 神與鬼僅是一線之差,聰明就是神, 愚癡就是鬼。一般人不明理,奸商利 徒便把握著凡夫迷信的心理,經營投機生意,壟斷操縱。有賣往生錢的,胡扯〈往生咒〉燒得愈得愈好,亡者必定蒙益。其實盡你怎樣燒,剩下的只是一堆灰而已,還犯了毀像焚經的瀰天大罪。這是落地獄的因,大家不能不注意。

更有一些人,還活著便把錢存 到陰府裏,以為可以買通閻羅王。閻 羅王不是世間的貪官污吏,隨意受賄 的。他見到你這個貪心鬼,反而快點 打你入十八層地獄。

人在世上輪迴生死,就是被貪 瞋癡三毒支配得糊糊塗塗,不能自 主。所謂「君子上達,小人下達」, 又說「君子坦蕩蕩,小人常戚戚」。 每天秋眉苦臉,就與鬼爲伍;每天活 潑歡喜,就與神爲伴。「自古神仙無 别法,只生歡喜不生愁。」你常常生 氣,常動肝火,就變成青面鬼;常發 無明火,就是紅面鬼;常怨責他人, 就是黃面鬼;常擾亂他人,就是白面 鬼;常煩惱他人,就是黑面鬼。五鬼 鬧宅,不用到外面找去,鬼就在心裏 呀!如果心裏沒有鬼,鬼又從何處 來?

做人要老老實實地修行:「光

風霽月,草木欣欣;怒雨狂風,禽鳥 悽悽;故天地不可一日無和氣,人心 不可一日無喜神。」佛教徒切要孝順 父母,仁愛兄弟,尊敬佛、法、僧三 寶。

在座蓮友無不心領神會,頷首響 應,更有很多人霍然清醒,頓覺幻翳 清除。



# 九月二日 丁加奴—關丹



圖:2005年10月攝。

早上,前往東海岸最後一站,彭亨州 (Pahang) 的首府關丹 (Kuantan),在此地預備停留三天,即返回吉隆坡 (Kuala Lumpur)。汽車沿著數百里的橡樹園和原始森林,靠著河邊的三角州疾馳。只見一片蔚藍無底的海水,浮光耀金、青天皓日、萬里無雲,令人胸襟廓然,豪情快意。東海岸的中國人口不多,只佔全州百分之一。

駛到彭亨佛教會,已有一百多信眾在等候。飯後, 上人作了如下簡短的開示——

學佛法並無什麼奧妙之處,只需要在日常生活中體會。最重要懂得用,不懂受用,就與法不相應。知道一

點就行一點。做錯了什麼,便快點把 它改了;做對了更應該勉勵向前。切 忌明知故犯。

也不要被境界轉,要順逆一如, 方得解脱。學佛就是要忍人所不能 忍,吃人所不能吃,讓人所不能讓, 做人所不能做的。換句話說,即是肯 吃虧,不佔人便宜。

晚上,來了幾百聽眾,在這偏僻的小城,算是踴躍的法會。

上人首先開示普賢菩薩十大願 王:「一者禮敬諸佛;二者稱讚如 來;三者廣修供養;四者懺悔業障; 五者隨喜功德;六者請轉法輪;七者 請佛住世;八者常隨佛學;九者恒順 眾生;十者普皆迴向。

我們如果做效普賢菩薩的行願, 也應該禮敬諸佛。一般宗教認為禮拜 諸佛是陷於迷信,崇拜偶像。其實禮佛是為了平息我慢心,拜佛也是最好的運動,頂禮時能夠活絡筋脈,血氣流通,甚至能除一切風濕病痛。禮佛時應一心默念如下偈頌:

能禮所禮性空寂,

感應道交難思議;

我此道場如帝珠,

每阿彌陀佛影現中;

我身影現彌陀前,

頭面接足皈命禮。

( 母或其他佛菩薩名號 )

這首偈有攝心作用,拜佛時要不慌不忙,誠心誠意地拜。」

上人繼而開示念佛哲理:「有 些人天天念南無阿彌陀佛,也不懂其 意。『南無』是梵語,意思是皈命敬 投。『阿彌陀』也是梵語,翻譯過來 有『無量壽』、『無量光』兩個意思。持佛名號的人,在娑婆世界臨命終前,心不顛倒,安穩泰然地往生極樂世界。」

今晚,從吉隆坡來的黃逢保、 謝其華、楊大省三位居士,還有太平 的王振教居士,都現身說法。王居士 略述他戒煙也不成功,這回訪問團來 馬,上人一路積極勸導佛徒戒煙:在 佛教裏抽煙不但不依教奉行,還觸怒 護法天龍,令他們不敢親近。王居士 毅然破釜沉舟,一夕之間,居然把幾 十年的煙癮戒除。幾個星期內,煙不 沾唇,大家立刻察覺他變得和顏悅 色,容光煥發;這種堅固的信心,一 時傳爲佳話。

吉隆坡幾位信友,如黃逢保、溫

以敬、謝其華、楊大省居士,在百忙 之中,攜眷擁護法會,在公共關係聯 絡方面,安排得非常妥善。此次訪問 團在馬有此良好結果,皆由多位熱心 教友,不惜精神物質時間傾力支援, 真是功德無量。

圖:2005年10月攝,彭亨佛教會一景。





九月三日

今早,舉行簡單的皈依儀式,上人對他的新皈依徒 說——

在佛教裏有一個不正確的風俗,流行參師。本身已皈依某某法師,現在又要皈依另外一個,以為愈多師父愈好。你的上人若是大方的話,還不要緊,因為他明白皈依三寶,就是把一切出家人看齊作師父。你的上人若是小器的話,便惹出很多麻煩,他心裡想:「啊,你把我的弟子搶走了!」這會釀成很多法師水火不容的局面。因此我有一個規矩:如要皈依我,必先得到你師父的同意,要不然拜一個師父就失去另一個師父,太沒有意思。所謂「師父領進門,修行在個人」,無論你師父

有多大智慧,你也不能沾他的光,依 仗他來替你修行。佛在世時,他的堂 弟阿難尊者賴著佛的憐愛,只顧修多 聞,忽略修定,以為世尊會默默賜他 定力,後來遇上摩登伽女之難,才痛 改前非,知道修行全靠自己。「各人 吃飯各人飽,各人生死各人了。」

所以,未曾皈依佛教的人,我 是歡迎的,但你若皈依佛教了,就不 需要老在這圈子裡打轉轉。有人問, 《華嚴經》裏善財童子五十三參,為 什麼我不能拜五六十個師父?這不 同。善財童子是奉師命而參師,而不 是自己偷偷摸摸,拜一個違一個。

當然我也不介意:我一向感到自己連一個皈依弟子也沒有收過,他們 皈依我,等如皈依十方常住三寶。 早上從九時開始,便全體念地 藏菩薩聖號,這幾天剛逢馬來亞國慶 日,佛友更是八方雲集,車水馬龍。

晚上開示之前,我們先唱了「我 很幸運」的歌:這是數年前,上人 口授的英文歌。上人雖然 ABC 也不 懂得幾個,居然爲我們口授多首英文 歌,歌詞精簡,活潑幽默,寓深於 淺,實是警世良言。團員每次引吭高 歌,就不知從哪兒來了一股力量,暖 烘烘地蕩漾在心頭,倍增士氣:



I'm really lucky to study Buddhism.

Because last life I planted good seeds,

Now in this life I've met good friends,

And a good knowing one to teach me deep wisdom.

I think that I will go to Buddhahood real soon.

I hope so. My Dharma friends and I together will go,

To perfect enlightenment,

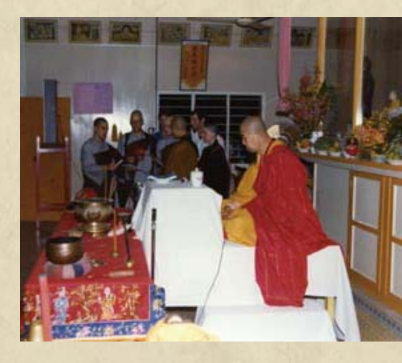
To perfect enlightenment.

我很幸運,能學佛法; 因為在前生,種下好種子。 所以今生,遇見好朋友,和善知識,教我甚深的智慧。 相信很快要成佛! 那是我的希望,我與我的法友,皆共成正覺! 那是我的希望,我與我的法友,皆共成正覺! 一曲高歌既畢,台下掌聲如雷,大家 都添了幾分喜悅。

恒朝和果童先講話,然後上人婉轉動聽地開示——

所謂「罪不重,不生娑婆;業不空,不生淨土。」覺者是佛,迷者是眾生。覺者具大智慧,迷者具大愚癡。眾生顚倒,然諸佛卻不厭其煩,使盡方法來助眾生醒悟。眾生的迷矇,是因爲時刻有個「我」放在面前,障礙了自性的智慧光明。執著這個我,終日「我的,我的」,到臨命終時,仍然要把「我」放下。

你既然執著這個「我」,不妨詳 細研究一下,什麼是「我」?身體的 每一部份,各有其名。頭有頭名,目 有目名,手指有手指名,腳趾有腳趾 名,乃至四肢百骸,連最小的細胞,



也有其專有名詞;但在哪兒找到一個 「我」?既然找不得,為何要執得這 麼緊,不是怕我寒,便是怕我饑,這 也怕、那也怕,怕到無常鬼來時,仍 要跟著他去。故古人有幾句很聰明的 話: 人生七十古來稀, 先除少年後除老; 中間光景不多時, 又有一半睡著了。

人生七十古來稀,除去少年及老 年各十五載,只剩下四十年的光景, 其中一半又睡覺去了。餘下的二十 年,還未計算吃飯、穿衣、大小便、 出入往返等瑣事,起碼花去五年。剩 下來的十五年,也不知怎樣的糊糊塗 塗混過去了。

請大家仔細想想:有什麼真的放不下?一切皆虚妄,如夢幻泡影。能看得破、放得下就得到自在。否則永遠不能作主人翁。為了這個「我」,還造了不少罪業哩。

又在佛教裏,有人説「人死如 燈滅」。如果真是這樣,就不必學佛

了。人死如燈滅,即是無因果循報可言,那麼殺人放火都可以隨便。我們勸人今生行善,就是因為來生不會受苦報。一般人不明白因果循環,以為人生只受命運支配,其實「君子有造命之學」,命運並非鐵定,而是隨你的業力伸縮蜕變。命運就掌握在你手中,由不好的可以改到好,由好的又可以變成不好,一切唯心造。切忌明知故犯,那是罪上加罪,將來一定受報。

一般中國人迷信「風水」,無論 搬到那兒都先請風水先生算算,是否 能升官發財,延年益壽。你曾經見過 多少風水先生本身升官發財的?眾人 迷信,以為「風水」在乎地形地氣, 不知風水在乎個人道德。所謂「是人 皆言穴在山,豈知穴在方寸間」。你 有德行的話,再壞的風水也能轉好;



左上圖、右下圖: 1977年2月,於金門公 園舉行「求雨法會」, 希望解除加州已持續兩 年的旱災。

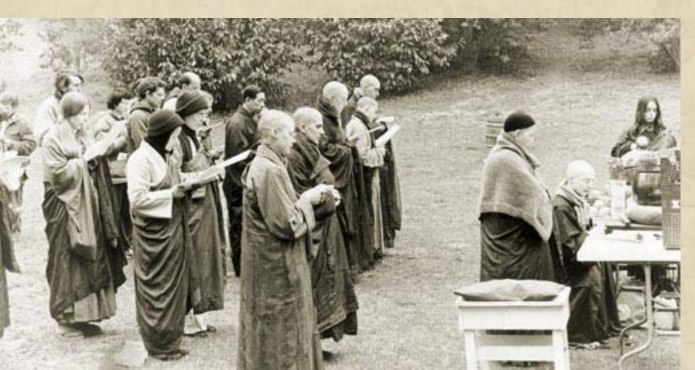
若沒有德行,再好的風水也不能享用,那塊地也很可能從好變壞。所以說「德者本也,財者末也。」德行是根本,財富是末稍。一般人爭名奪利,你為何不爭著去充實自己?德行就是做利益他人的事,不單是利益一個兩個,而是饒益整體。所謂「道高龍虎伏,德重鬼神欽。」外立功,內修德,這樣如法修行,便很快圓滿菩提果位。

眾生多半不認自己錯,只懂得怨 天尤人,因此一天比一天沉迷不覺。 有些人學佛學了三、五年,開始怨佛 了。「爲什麼我還未開智慧?」好像 佛欠了他,很不公平似的。爲什麼你 不好好地迴光反照,問問自己:我有 沒有減輕三毒?有沒有自度度他?

又有人問:「我吃長素了,生活 爲什麼沒有好轉?」或者,「我向佛 叩頭已叩到頭上起泡,諸佛爲何不加 被我?」我最近為你們傳授觀音菩薩〈四十二手眼〉法門,居然有人來問我:「我修了三天,為什麼手中還沒有眼睛?」如果這麼容易,不是比抽鴉片煙還過癮?

眾生必須有忍耐心,你看三步 一拜的兩個人,從去年五月七日始於 洛杉磯金輪寺,拜到目前已有十六個 月,大概要到明年秋天才能完成這段 八百多里的路程。天氣酷熱,炎陽之 下,他們手腳遍身腫痛,仍舊堅持地 拜下去。這種誠心感動了天龍八部前 來護法,因此他們在路上有不可思議 的感應常常發生。

有兩次在途中,遇到流氓和喝醉酒徒,用石頭及啤酒瓶來打他們,可是石頭和酒瓶丟到他們身邊幾尺以外,自然掉在地上,每次如是,好像有一個隱形的網在保護著。他們的老爺車也很妙。平常開駛得很順利,但



是他們一旦起了妄想,那車子便會開不動。有一次金山寺幾位信徒,從三藩市開車來找他們。恒實、恒朝本來要駛車到別處洗衣服。但那車子偏偏不動,他們只好站在那兒等著。正在此際,金山寺的師兄到臨了,他們才明白車子不動的原因。

《佛説四十二章經》裏有云,供養一百個惡人,不如供養一個善人;供養一千個善人,不如供養一個受五戒的人;供養一萬個受五戒的優婆塞或優婆夷,不如供養一個初果阿羅漢;供養一萬個初果阿羅漢,不如供養一個二果阿羅漢:如是者,乃至供養一個二果阿羅漢:如是者,乃至供



個無修無證的無心道人。

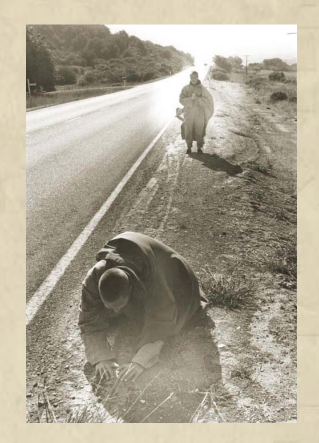
三步一拜的兩個出家人,可以說 是無心道人,因為他們每天打的妄想 很少。這次他們來到馬來西亞接受此 地信眾的供養,你們是功德無量。這 不是說我特别偏袒馬來西亞的人。因 爲這次會面絕非偶然, 乃是宿世深厚 的因緣。就是因為我們太熟稔了,才 有一見如故、不分彼此的真情。你不 相信嗎?在你作夢時就會知道。

左圖、右圖: 恒曹、恒朝兩位行者, 為了祈求 世界永久和平,於1977年5月,從南加州洛杉 機金輪寺沿途三步一拜,朝禮至北加州萬佛聖 城,全程約八百餘英哩。他們每天從朝至暮, 不論暴風劇雨、嚴寒酷暑,經過兩年零六個月 的時間,終於1979年11月抵達萬佛聖城。他們 的精進,感動了無數的人發菩提心,進而學習 佛法。

養無量無邊諸佛聖賢,也不如供養一 有人說,作夢又不是真的,怎值 得相信?不錯,我沒有說是真的。究 竟什麼是真的,大家說說看!

一位居士答道:修道是真的!

上人立刻反問:那你為什麼不 修?(大眾哄堂大笑)



### 上人繼續說——

若要在世界上找真的,會找不著。修道是真的,但也看不見。你所見到的,都是形式上的修持,但真理卻是無聲無臭、無形無色的。可是我們要在假裡尋真,不要離假去覓真。

幾年前,我們第一次去看萬佛城,果真(恒實)也隨著一道去。他見到那地方便讚歎不已,說:「這地方真好!」我便問他:「什麼是真好?找遍整個世界,你能找到一個真好嗎?」那時就助他種下三步一拜的種子。雖然只是一句話,卻激發他的決心,要找個「真好」來看看。

### 跟著是問答時間:

問:怎樣是假中尋真?

上人不假思索地回答:就像在糞土中,埋有金子或鑽石一樣。

問:有些人說,佛教裏沒有「靈 魂」的觀念,對不對?

答:或許有人這樣說,但不能代 表整個佛教說話。我從未聽過如此的 道理,而我也是佛教的一份子。

問:用我們的心,可以明白三世 ——過去、現在、未來嗎?

答:為什麼不可以?三世就等 於昨天、今天、明天罷了。我所說的 時間短暫一點,讓你們容易記得,不 會這麼快便遺忘。三世等於去年、今 年、明年;乃至前生、今生、來生, 都是同個道理。



# 九月四日

今天是訪問團在東海岸最後的一天,明天便要回到 吉隆坡去。

上人在下午傳授五戒,佛友繼續念「地藏菩薩」聖 號。

傍晚,上人開示如下:「本團到處受到各界人士厚待歡迎,令本人感到十分慚愧。宣化道不足以感人,德不足以化人,卻受到你們這麼愛護,還贈送這麼多名貴紀念品,本團卻沒有送出半點禮物。爲什麼呢?依我看來,佛教裡無須送禮酬答。對於你們的贈禮,我是受之有愧,卻之不恭,只好收了下來,而我們僅能從心中送出一點佛法來答謝各位。」

圖:2006年10月攝 彭亨佛教會大殿